# El universo numinoso de los libros

Augusto Escobar

En este ensayo, el autor, con gran sensibilidad, nos adentra en el universo numinoso de los libros. "La escritura es siempre una impaciencia del conocimiento". Así mismo, el acto de leer, como este universo de la creación humana que es la escritura, es siempre subrepticio, enigmático y fascinante.

Palabras claves: lectura, escritura, entendimiento, imaginación, identidad, memoria.

L'auteur de cet essai, fort d'une grande sensibilité, nous introduit dans l'univers nouméneux des livres. "L'écriture est une impatience des connaissances". Il en est de même de l'acte de lire qui comme l'univers de la création humaine qu'est l'écriture, est toujours furtif, énigmatique et fascinant.

Mots-clefs: lecture, écriture, compréhension, imagination, identité, mémoire.

The author of this essay takes the reader by the hand and leads him/her into the enchanting world of books. For him writing by its very nature indicates a "thirst for knowledge". And like reading, it is a furtive, enigmatic and absorbing pastime.

Key words: reading, writing, understanding, imagination, identity, memory.

"El libro es el único que goza de la prerrogativa de no ser extranjero en medio de extranjeros"

Teofrasto

uando Borges sostenía que los libros eran "una extensión de la memoria y de la imaginación" (1998:4), ponía en funcionamiento aquella idea de Mallarmé, ya de dominio universal, de que el objeto del universo es el libro porque sus páginas abiertas lo contienen todo. Ellos son las piedras fundacionales sobre las que se han erigido los innúmeros y cambiantes órdenes del universo. Son, a su vez, la impronta del tiempo trascendido que afirma la razón de ser humana: homo loquens, homo sapiens, homo scribens.

Si la obra de arte trasciende a la ciudad por su hálito inefable de eternidad, los libros se liberan de la sujeción de quien los crea y de la evocación de su tiempo para entrar al dominio de una memoria colectiva universal que es reactivada y validada cada que un lector se acerca a ellos1. La lectura los hace presentes temporales, porque en ese gesto de reconocimiento, su historia, como producto humano que es y limitada con respecto a la Historia, cobra vigencia y con ella el ser que la creó. La lectura hace posible una pequeña cosmogénesis al poner a funcionar parte de los

resortes discursivos socio- ideológicos y mentales de su tiempo, esto al margen de la calidad estética o de cualquier tipo de valoración del texto en cuestión.

Con la lectura y sobre todo con las relecturas de los libros hacemos lo que hicieron los que nos precedieron y se hará siempre: urgencia de re-conocimiento, ansia de identidad, anhelo de saber quiénes somos por lo que hemos sido y, en ese espejeo, aparece la mueca invariable, la del vacío de nuestros actos, la ausencia de lo deseado y la ajena contemporaneidad del porvenir. Quizás por eso, como sugería Hermann Broch: "La escritura es siempre una impaciencia del conocimiento", por la imposibilidad de su realización. La lectura de los libros termina siendo un acto infinito -imposible de realizar por ningún ser- de un discurso finito -humano-2 cuyas puntas han sido visibles desde tiempo inmemorial: la vida y la muerte y su ineluctable mediador, el tiempo.

Nos repetimos con la equívoca certidumbre de cambio. Cada lectura reconstruye, en su siempre afán renovador, impresiones mentales epigonales, por no decir pálidas imágenes de estructuras mentales substanciales gestadas en el pasado por unos cuantos seres iluminados. Para Emerson serían: Platón, Herodoto, Plutarco, Cervantes, Shakespeare, Milton, La Biblia; y, luego, los millones de libros que se han escrito después, no serían "más

Con la lectura y sobre todo

con las re-lecturas de los

libros hacemos lo que

hicieron los que nos

precedieron v se hará

siempre: urgencia de

re-conocimiento, ansia de

identidad, anhelo de saber

quiénes somos por lo que

hemos sido y, en ese espejeo,

aparece la mueca invariable,

la del vacío de nuestros actos,

la ausencia de lo deseado y la

ajena contemporaneidad del

porvenir.

que aclaraciones, ecos, ampliaciones de esas contadas voces extraordinarias del tiempo" (1990:39); re-lecturas3. ¿Será que no hemos hecho más que eso: mirar el tiempo en su, a veces vertiginoso, a veces pausado, pero siempre dinámico devenir para explicar la razón de ser de nuestra también cambiante pero bien

contingente condición, sin que haya nada de novedoso en nuestros actos que no se haya dado ya en los que nos precedieron y en la naturaleza? Y sobre todo ésta, que es reto a nuestra efemeridad y el azogue que explica el orden del universo y su supuesto caos; es el artilugio que nos acerca al borde de ese abismo que aterra e ilumina llamado el tiempo; ése que pone de manifiesto nuestra orfandad y nos acosa en el deseo de realizaciones con las que ansiamos perpetuarnos. La naturaleza pone en evidencia aquella idea sentenciosa de Lucrecio: "Todo el mundo deja la vida como si acabara de nacer". Así la historia, como el ejercicio continuo de recreación del orden material y de su contrario, no es más que una simple parodia, un simulacro de la naturaleza

o, en otros términos, su lectura, eventualmente lograda, pero más de las veces, equívoca. De ahí su permanente e inagotable intento de re-leerla, y el acicate parasu-imaginación y para-la-imaginación.<sup>4</sup>

Remitiéndonos a aquella idea aristotélica apropiada por los empiristas de que nada hay en el entendimien-

to que no hava pasado por los sentidos, bien podríamos decir que nada hay en el hombre que no esté mediado por lo natural como imagen del mundo. El único sensato ejercicio que hemos hecho en unas cuantas decenas de siglos de presencia finita en el discurrir finito de las cosas y la naturaleza, es intentar leer, en ese único y gran libro del universo, no a ella, sino sus manifestaciones. Sin embargo, lejanos estamos de su aprehensión. Aún así y con todo, ello nos ha bastado para afirmar nuestro supuesto predominio e infundado reino. Ilusa presunción, porque cada día nos sorprende y nos hace rev de burlas.



#### MEMORIA VIVA

Igual es el acto de leer con respecto a ese otro universo, el de la creación humana, siempre subrepticia, enigmática y fascinante, precisamente por eso. Los libros son memoria viva porque en ellos se condensa el gene de la cultura individual y colectiva que le precede. Al pretender asirlos, ese código se despliega de manera múltiple renovando a cada instante la imposibilidad del deseo, pero también la provocación.

Los libros son síntesis difícil de explicar en su proceso de configuración singular; en ellos se da una morfogénesis de un universo de prácticas discursivas migratorias que van y vienen sin permiso, se cruzan en momentos inesperados y cuyos orígenes, de muchas, se desconocen en el inmediato presente y, de algunas, en cualquier futuro; de ahí su permanencia y como diría Eco, su vocación de apertura, pero también, y paradojalmente, su condición de cerradez (1985:65)5. Los libros son la presencia de un tiempo y de una realidad que se testimonia con un lenguaje que le es propio, porque no será de otros; de ahí la imposibilidad de padecer otras mediaciones, ni de ser penetrados de nuevo; pero también en su acto de segunda e infinitas realizaciones a través de sus

10

La lectura de hoy ilumina la del pasado y ambas, a veces complementarias, a veces contradictorias, pero siempre móviles, dialécticamente abren la brecha para las que vendrán en el futuro. Cada lectura deia la impronta de su tiempo como rémora y confirma, al no poder penetrar la sólida e impenetrable osatura del texto, su armadura intemporal que lo proyecta más allá de su propia realidad.

nuevos mediadores, los lectores, los libros son granada entreabierta que pueden ser apreciados en su tajante apariencia, pero en cuyos pliegues esconde no menos insólitos y recónditos secretos. La lectura de hoy ilumina la del pasado y ambas, a veces complementarias, a veces contradictorias, pero siempre móviles, dialécticamente abren la brecha para las que vendrán en el futuro. Cada lectura deja la impronta de su tiempo como rémora y confirma, al no poder penetrar la sólida e impenetrable osatura del texto, su armadura intemporal que lo proyecta más allá de su propia realidad.

Los libros sirven de regusto para los sentidos, sobre todo en aquellos lectores que no se sacian con la siempre equívoca visión primera, la de la mera historia que funciona como apéndice



Bodegón con Azucenas. 1995. Acuarela sobre Arches. 150 x 100 cm. Rodrigo A. Uribe M.

de la realidad. La naturalización de los libros comienza en el instante mismo que sale de las manos de su gestor, pero sólo adquieren carta de identidad en el ámbito de la cultura cuando se ofrecen en ágape permanente, cuando son devorados una y muchas veces. Definitivamente, como señala Calvino: "los libros están hechos para ser en otros" (1994:4). En el ritual del sacrificio el autor abandona de manera definitiva una de sus pieles (la obra, amada y a la vez vilipendiada); se desposesiona de ella para entregarla a los nuevos poseedores, y con ello inaugurar una cadena de verdades e imposturas. Los libros son entonces en y a la medida de los solitarios interlocutores. El silencio hace cómplice la comunicación. Leer se

Îkala, revista de lenguaje v cultura

Vol.6, nos. 11-12 (enc.-dic. 2001)

vuelve pues "un acto silencioso y solitario. Es un silencio vibrante y una soledad poblada por la vida de la palabra... leer de verdad significa estar en silencio y en el interior del silencio" (Steiner, 1997:31,41-42).

## NUMINOSIDAD

La inasibilidad es la virtud de los libros, pero también su "numinosidad" y "obsequiosidad" (Steiner, 1997:21) al ofrendarse a diario y sin límite en un ritual que hace presente la memoria de los otros y lo otro (palimséstica). "En cada libro hay una apuesta contra el olvido" (Steiner, 1997:23). Los libros iluminan a los espíritus abiertos y de distinta manera



sin agotase nunca. Acercarse a ellos es adentrarse en una muchas otras vidas (Mutis, 1988:31). Ellos suprimen las fronteras entre la comunidad humana, pero igualmente despiertan la conciencia para la autorreferencialidad y la diferenciación; son transparencias a través de las cuales se perciben mundos mediatos y otros más distantes que enriquecen el espíritu y contribuyen a la identificación con otros seres que se expresan de modo diferente. Son, según Paz, el signo mayor de nuestra condición (1997:15) y expresión diferenciada y esencial de la especie. El hombre es un ser de palabras y éstas, el umbral del universo humano (Gusdorf, 1986:6).

Los libros tienen valor no tanto, como dice Calvino, "porque nos enseñan a conocer a un individuo determinado, sino porque nos presenta un nuevo modo de comprender la vida huma-

na... y reconocernos a nosotros mismos" (1994:11). Ellos son el eco de voces que queremos escuchar, de pálpitos que se asemejan a los nuestros, de rostros que siguen proyectados en nuestra reminiscencia, de paraísos imaginarios que quisiéramos revivir o recrear; por eso

sólo llegamos al fin de aquellos libros que hubiéramos querido escribir por ser el cristal que proyecta nuestra propia imagen, los demás no tienen ni dejan huella porque no coinciden con nuestro precario travecto de vida. En fin, ellos son sólo el pretexto para el reconocimiento propio, de ahí su vigencia que nos acompaña hasta que el último haz de luz se hace noche oscura. Mucho más que el asombreo ante la infinita insondabilidad del alma es, para Kundera, "el asombro ante la incertidumbre del yo y de su identidad" (1986:165). Leer un libro es reconstruir el tejido de la piel de su gestor y las huellas que lo hicieron posible. Así lo creía Whitman cuando sostenía que quien leyera un libro, leía a un hombre, su tiempo, su historia y el pasado humano.

Con el mismo con que se inauguró esta reflexión, Borges, da el motivo para

Los libros, como el cuerpo, son

indivisos; atrapan o no, se

hacen objeto de devoración o

no; reivindica la unidad de la

fragmentación que somos. Los

libros, manifestación per se del

espíritu humano, son, siguiendo

a André Siniavski, una segunda

vida, más rica v más interesante

que la propia existencia porque

despliegan una realidad múltiple

y a la vez seductora que nunca

se llega a comprender

completamente.

cerrarla cuando afirma que: "de los diversos instrumentos del hombre el más asombroso es, sin duda, el libro. Los demás son extensiones del cuerpo" (1998:4). Los libros, como el cuerpo, son indivisos; atrapan o no, se hacen objeto de devoración o no: reivindica la unidad de la fragmentación que somos. Los libros, manifestación per se del espíritu humano, son, siguiendo a André Siniavski, una segunda vida, más rica y más interesante que la propia existencia porque despliegan una realidad múltiple y a la vez seductora que nunca se llega a comprender completamente (1985:69). Son objeto de conocimiento al esclarecer experiencias conocidas las cuales no se evidencian en su verdadero valor e iluminan caminos, sobre todo los que no se han recorrido y quizás nunca se harán; son también objeto de deseo porque encubren y acechan los propios, de ahí su permanente hechizo. "Encierran, lo dirá Emerson, la mayestática expresión de la conciencia universal" (1990:53)7. Son, en fin, el medio íntimo que permite entablar un diálogo con nuestro ser más recóndito y desconocido.

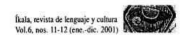
# CITAS BIBLIOGRÁFICAS

- Para Steiner: "La esencia del acto absoluto de la lectura es una esencia de reciprocidad dinámica, de respuesta a la vida del texto. El texto, al margen de su inspiración, no puede tener una vida significativa si no se lee (¿qué clase de vida tiene un Stradivarius que no se toca?). La relación entre el verdadero lector y el libro es creativa" (1997:45).
- <sup>2</sup> Es lo que Steiner llama de alguna manera: "la vita brevis del lector y el ars longa del libro... El lector más empedernido sólo puede leer una fracción de minuto de la totalidad de los textos que hay en el mundo" (1997:23).

- <sup>3</sup> En Eco encontramos una cierta imagen afín cuando afirma que desde el Livre de Mallarmé hasta ciertas composiciones musicales se observa "la tendencia a lograr que cada ejecución de la obra no coincida nunca con una definición última: cada ejecución la explica, pero no la agota; cada ejecución realiza la obra, pero todas son complementarias entre sí; cada ejecución, por último, nos da la obra de un modo completo y satisfactorio, pero al mismo tiempo nos da incompleta, puesto que nos da en conjunto todos los demás resultados en los que la obra podría identificarse" (1985:81).
- El sentido de ella como de los textos "es cambiante y muda sin cesar" (Roa-Bastos 1988:39).
- A esta doble función, Eco la llama la "poética de la obra abierta" porque como él mismo afirma: "una obra de arte, forma completa y cerrada en su perfección de organismo perfectamente calibrado, es asimismo abierta, posibilidad de ser interpretada de mil modos diversos sin que su irreproducible singularidad resulte por ello alterada. Todo goce es así una interpretación y una ejecución, puesto que en todo goce la obra revive en perspectiva original" (1985:65-66).
- Canetti lo pensaba así cuando sostenía que el escritor "toma parte en muchas vidas, [pero] participa también en todas las muertes que amenazan a esas vidas" (1981:23).
- Quizá por eso, para Canetti, "sólo puede ser escritor quien sienta responsabilidad ante esta vida que se destruye... [debe] permanecer activo y jamás capitular bajo ninguna circunstancia... Su orgullo consistirá en enfrentarse a los emisarios de la nada-cada vez más numerosos en literatura- y combatirlos con métodos distintos a los suyos. Vivirá de acuerdo a una ley que es suya propia, aunque no haya sido hecha especialmente a su medida" (1981:362-3).

#### BIBLIOGRAFÍA

ECO, Umberto, 1985. La obra abierta, Barcelona, Planeta-Agostini.



#### Augusto Escobar

BORGES, Jorge Luis, "El libro", en: Leer y releer, Medellín, Departamento de Bibliotecas Universidad de Antioquia, no. 18 (jul. 1998). (Borges Oral, 1980, Barcelona, Bruguera).

CALVINO, Italo, "El libro, los libros" en: Leer y releer, Medellín, Departamento de Bibliotecas Universidad de Antioquia, no. 8 (oct. 1994), pp. 3-20.

CANETTI, Elías, 1981, Conciencia de las palabras, México, Fondo de Cultura Económica.

EMERSON, Radolph Waldo, 1990, Ensayos, México, Porrúa. 1990.

GUSDORF, Georges, 1986, La parole, Paris, PUF.

MILÁN Kundera y otros, (entrevista de Christian Salmón a MK. "Sobre el arte de la novela"), en: Letra Internacional, Bogotá, Minotauro, no. 1(ene.-mar. 1986).

MUTIS, Álvaro, "Leer y releer", en: Revista Interamericana de Bibliotecología, Medellín, vol. 11, no. 2 (jul.-dic.1988), pp. 31-33.

PAZ, Octavio, "Nuestra lengua", en: Leer y releer, Medellín, Departamento de Bibliotecas Universidad de Antioquia, no. 16 (nov. 1997), pp. 3-15. (La casa grande, México, nos. 4-5 (may.-sep. 1997). POURQUOI ÉCRIVEZ-VOUS? Libération, Paris, (mar. 1985), pp. 6-114.

ROA BASTOS, Augusto, "El autor como lector de su obra", en: Quimera, nos. 78-79 (1988), pp. 30-39.

STEINER, Georg, 1997, Pasión intacta, Bogotá, Norma

### NOTAS SOBRE EL AUTOR

Augusto Escobar Mesa, profesor e investigador de la Maestría en Literatura Colombiana, Universidad de Antioquia. Colaborador en revistas nacionales e internacionales. Ha publicado, entre otros, los siguientes libros: "Imaginación y realidad en 'Cien años de soledad' de Gabriel García Márquez", "Quand une litterature prend les armes et la violence... la parole" (CNRS-Francia), "Naturaleza y realidad social en César Uribe Piedrahíta", "Arturo Echeverri Mejía: de capitán de mares a piloto de sí mismo" (Premio Nacional de Ensayo de Colcultura), "Memoria compartida con Manuel Mejía Vallejo", "Ensayos y aproximaciones a la otra literatura colombiana".

Maestría en Literatura Colombiana Universidad de Antioquia aescobar@embera.udea.edu.co



Descanso del Pintor. Acuarela sobre Arches, 76 x 56 cm. Rodrigo A. Uribe M.

